# ONOMÁSTICA Y RELIGIÓN EN LA PROVINCIAS DE SALAMANCA Y ÁVILA:

MANUEL SALINAS DE FRÍAS ANTONIO ROMERO PÉREZ

RESUMEN.— Este artículo aborda el estudio de la epigrafía votiva de las provincias de Salamanca y Ávila atendiendo sobre todo a dos factores: las divinidades objeto de culto y la onomástica de los individuos que las veneran. Las fuentes evidencian algunos aspectos difinitivos: el destacado papel de las divinidades indígenas; el aspecto «sincrético» de las divinidades greco-romanas; el predominio del elemento onomástico autóctono; la incorrecta adopción del modelo onomástico latino y el absoluto dominio, en términos jurídicos, de individuos peregrini. De ello se infiere que en la zona en cuestión, marginal y profundamente indígena, el alcance de la romanización había sido muy limitado incluso entre los siglos II y III d. C.

SUMMARY.— This paper considers the study of the votive incriptions of Salamanca and Avila attending two general aspects: deities worshipped and onomastic worshippers. Sources evidence some definitive facts: the important role of the indigenuous deities; the «sincretic» face of the greco-roman deities; the predominance of native onomastic elements; the incorrect adoption of the latin onomastic standard and the absolut domination, in juridical terms, of peregrini. From all of this use can deduce that, in this marginal and native area, romanization has been ligth even during second and third century A. C.

PALABRAS CLAVE. - Romanización. - Meseta. - Sociología. - Onomástica. - Religión.

\* El presente artículo se elaboró para ser presentado como ponencia en la Table Ronde International du CNRS, que con el título «Onomástica y sociedad en Lusitania oriental durante el Imperio romano», se celebró, del 26 y 28 de mayo de 1994, en la Universidad de Burdeos.

#### ABREVIATURAS:

AE: L'Année Epigraphique. París CIL: Corpus Inscriptionum Latinarum.

HAEpig.: Hispania Antiqua Epigraphica (suplemento anual de AEA). Madrid.

HE: Hispania Epigraphica, Madrid.

Este breve trabajo responde a la intención de llevar a cabo un profundo análisis de la onomástica de aquellos individuos mencionados en la epigrafía votiva romana procedente de la parte más septentrional del conventus Emeritensis<sup>1</sup>. En la elaboración del mismo, tuvimos ocasión de observar que la epigrafía votiva se revelaba, como en tanto otros casos, como una fuente muy útil para llegar a inferir datos históricos de indudable importancia a la hora de intentar establecer el alcance y peculiaridad de la romanización en este área evidentemente marginal de la Meseta Norte.

Dicha zona del conventus Emeritensis —se corresponde con bastante exactitud con las provincias actuales de Salamanca y Ávila— se nos presenta como un ámbito geográfico caracterizado en época romana por ciertos rasgos muy específicos (tanto en lo religioso como en lo político-administrativo) que la asemejan, en términos de desarrollo general de la romanización, al ambiente histórico propio de zonas del norte y noroeste peninsular, mientras que la distinguen nítidamente, como veremos, de la zona sur del Tajo, con la que sin embargo conformaba la mencionada unidad administritativa, que, con capitalidad en Mérida, abarcaba toda la región nororiental la Provincia Ulterior Lusitana.

Los problemas principales con que nos enfrentamos a la hora de extraer tales conclusiones son, sin embargo, los derivados del estado de la epigrafía, y sobre todo, la falta de inscripciones datadas con exactitud. Hemos de contentarnos, pues, con las fechas absolutas que se atribuyen a algunas de ellas en función de sus caracteres externos —caso de los exvotos ofrecidos al dios *Vaelicus* en su santuario abulense para los que Knapp² da una cronología global que va desde mediados del siglo II a mediados del III— y que, a grandes rasgos, coinciden con la cronología que Navascués dio para las inscripciones salmantinas³. Podemos afirmar pues, que la producción epigráfica de la zona tuvo su momento de mayor auge en los siglo II y III de nuestra Era, sin poder desgradaciadamente ser más precisos.

<sup>1.</sup> Un trabajo similar, excepto por la no inclusión de la Provincia de Ávila, y un más somero trato de la onomástica, fue publicado no hace mucho: BLÁZQUEZ, J. Mª. «Religión y sociedad en la Provincia de Salamanca» en Religio Deorum, Actas del Coloquio Internacional de Epigrafía en Occidente (Tarragona, 1988), Barcelona, 1988, 73-83. En general, este artículo está en consonancia con la filosofía que ha alentado otros trabajos en los que se ha considerado la religión y la sociedad en ámbitos geográficos determinados, en especial: RODRIGUEZ CORTÉS, J. «Aspectos sociales de la religión romana en el área del Guadalquivir» en Studia Historica 2-3, 1984-1985, Salamanca, págs. 175-192; Id. «Aspectos del culto a la Tríada Capitolina en el valle del Guadalquivir» en Studia Zamorensia 7, 1986, Zamora, págs. 411-422; Id. «Venus en la Bética a través de la epigrafía», Studia Historica, 4-5, 1986-1987, Salamanca, págs. 137-143; Id. Sociedad y Religión en la Bética romana, Salamanca, 1991; ROMERO, A. «El culto a Júpiter Ópimo Máximo en el conventus Emeritensis» en Studia Historica, Salamanca, en prensa; entre otros.

<sup>2.</sup> KNAPP, R. C. Latin Inscriptions from Central Spain, Los Angeles, 1992, págs. 89-97.

NAVASCUES, J. M. «Caracteres externos de las antiguas inscripciones salmantinas. Los epígrafes de la zona occidental» en Boletín de la Real Academia de la Historia, 152, 1963, págs. 186s.

Por otro lado, la epigrafía reclama, dada nuestra intención, un doble análisis. En primer lugar, hemos de considerar qué divinidades recibieron culto en la zona, es decir, qué teónimos aparecen en las inscripciones; y en segundo lugar, hemos de considerar a los individuos que conocemos, interesándonos especialmente por lo que sea factible conocer de ellos (situación social, origen, grado de romanización,...) a través de su onomástica. El análisis de los datos disponibles, en ambos sentidos y a pesar de los incovenientes, permite llegar a unas conclusiones, como anunciábamos, manifiestamente válidas en un sentido global.

# I. LOS NOMBRES DE LAS DIVINIDADES (Gráficos 1 y 2, mapa).

En total contamos con 31 inscripciones votivas. En 27 de ellas la lectura del nombre de la divinidad no presenta problemas, en otros 3 es dudosa y en otro completamente ilegible.

En 18 ocasiones el objeto de culto es una divinidad indígena cuyo carácter y significado, la mayor parte de las veces, es desconocido. Sólo en algunos casos, como el de las Aquae Eleteses de Retortillo (Salamanca), podemos constatar con seguridad su carácter acuático y salutífero, como se desprende del mismo nombre, formado seguramente sobre el nombre del río Yeltes, y el contexto en que aparece<sup>4</sup>. En los demás casos el carácter es desconocido, ya que el recurso a la etimología de los teónimos a partir de raíces célticas o indoeuropeas no da, en nuestra opinión, unos resultados fiables para la época y el contexto en que aparecen los epígrafes<sup>5</sup>. El resto de divinidades autóctonas documentadas en nuestro territorio son las siguientes: Celiborca, presente en un exvoto procedente de Villasbuenas (Salamanca)<sup>6</sup>. Togotus que figura en un exvoto de Ávila<sup>7</sup> y cuyo nombre se relaciona con la forma Togot citada en el bronce de Botorrita<sup>8</sup>. Toga a la que se ofrece un ara en Martiago (Salamanca)<sup>9</sup>. Acpulsoius, documentado en Lagunilla<sup>10</sup>. Ilurbeda a la que se ofrece un

BLÁZQUEZ, J. Mª. Religiones primitivas de Hispania. 1: Fuentes literarias y epigráficas, Madrid, 1962, pág. 175; HAEpig., nº 1315; MALUQUER DE MOTES, J. Carta Arqueológica de España, Salamanca, Salamanca, 1956, nº 138.

<sup>5.</sup> Nos referimos a los trabajos de Leite de Vasconcelos, J. Religiões da Lusitania, 3 vols., Lisboa, 1892–1913 y José María Blázquez (op. cit. en nota 4), entre otros. Ya Toutain, (Les cultes païens dans l'Empire Romain, III. Les cultes indidênes nationaux el locaux, 1906–1907, Roma, 1967, págs. 124s.) puso en duda a principios de siglo la validez de algunas de estas explicaciones.

BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 4, pág. 174; MALUQUER DE MOTES, op cit. en nota 4, pág. 139, nº 122.

<sup>7.</sup> CIL, II, Suplemento, nº 5861; KNAPP, op. cit. en nota 2, págs. 11s., nº 3; RODRÍGUEZ ALMEIDA, E., Ávila Romana, Ávila, 1981, pág. 149, nº 62.

<sup>8.</sup> BLÁZQUEZ, J. M. Diccionario de las religiones prerromanas de Hispania, Madrid, 1975, pág. 173.

BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 4, pág. 127; MALUQUER DE MOTES, op. cit. en nota 4, pág. 137, nº 88; HAEpig., nº 1022.

BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 4, pág. 205; MALUQUER DE MOTES, op. cit. en nota 4, pág. 137, n° 80; HAEpig., n° 1305.

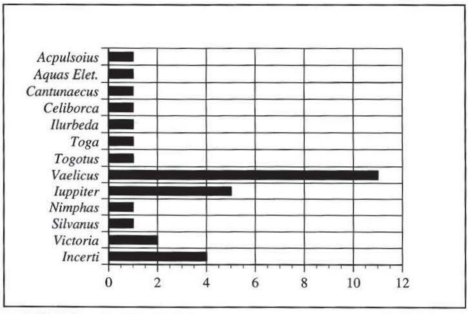


Gráfico 1. Los nombres de las divinidades

ara en Segoyuela<sup>11</sup> y Cantunaecus a la que se hace lo propio en Ciudad Rodrigo<sup>12</sup>. Un caso especial es el de Vaelicus, en cuyo santuario de Postoloboso (Candeleda, Ávila) se han hallado al menos 11 inscripciones<sup>13</sup>. A pesar de ello, su carácter es también confuso. Fernández Gómez y J. de Encanação han sugerido que esta divinidad abulense sería una variante regional de Endovellicus<sup>14</sup>, divinidad lusitana cuyo santuario principal se situaba en las proximidades de Evora y del que se ha dicho que se trataba de una divinidad protectora de la región anexa al altozano sobre el que se situaba su santuario<sup>15</sup>. El carácter de numen loci, divinidad protectora de lugares (promontorios, corrientes de agua, ciudades, etc.), parece ser predominante en otras divinidades autóctonas aunque los datos son, a menudo, poco contun-

- AE, 1985, nº 543; MANGAS, J., «Nuevas inscripciones latinas de Salamanca y Provincia», Archivo Español de Arqueología, 44, 1971, págs. 135s.
- BLÁZQUEZ, op. cit en nota 4, pág. 208; CIL, II, 861; MALUQUER DE MOTES, Op. cit. en nota 4, pág. 135, n° 30.
- 13. FERNÁNDEZ. GÓMEZ, F., «El santuario de Postoloboso (Candeleda, Ávila)», en Noticiario Arqueológico Hispano. 2, 1973, págs. 167ss.; Id. «El Raso de Candeleda (Ávila) de la prehistoria a la romanización», en Proceso Histórico en la Lusitania Oriental, Cuadernos Emeritensis, 7, 1993, Mérida, págs. 147-161; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, págs. 57–169; KNAPP, op. cit. en nota 2, págs. 89–97.
- FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, págs. 1-141; FÉRNANDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1993, págs. 152; ENCANAÇÃO, J. DE, «Divindades indígenas da Lusitania» en Conimbriga, 26, 1987, Coimbra, págs. 13s.
- TOUTAIN, op. cit. en nota 5, págs. 128 ss.; LEITE DE VASCONCELOS, Opusculos, 5, 138. BLÁZQUEZ,
  op. cit. en nota 4, págs. 147ss; BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 8, págs. 93–95, niega tal posibilidad.

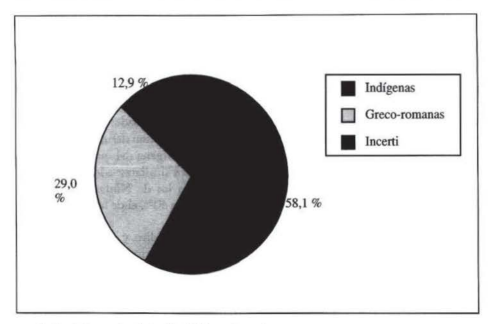


Gráfico 2. Los nombres de las divinidades según su origen.

dentes para admitir tales atribuciones en aquellos casos en que el nombre de la divinidad no se forma sobre nombres romanos bien conocidos que aclaran esta función (Genii, Fons, Aquae, como en el caso de Aquae Eleteses, Lares, etc.)

En otros 9 casos las divinidades son romanas. Júpiter es la mencionada más frecuentemente, con 5 dedicatorias. De estas cinco, dos veces aparece sin epíteto alguno, en Bermellar<sup>16</sup> y Ciudad Rodrigo<sup>17</sup>; otra, en una inscripción conservada en el Museo de Salamanca y todavía inédita, con el epíteto *Optimus Maximus* que lo identifican como Júpiter del Capitolio; otra como *Deus Maximus* en Ávila<sup>18</sup> y una más como Júpiter Solutorio, advocación característica y exclusiva de Lusitania, en Gallegos de Argañán<sup>19</sup>.

- MALUQUER DE MOTES, op. cit. nota 4, pág. 134, nº 9, afirma que se trata de una dedicación a Júpiter Óptimo Máximo; HAEpig., nº 1245.
- CIL II, 860; PEETERS, F., «Le culte de Jupiter en Espagne d'après les inscriptions» en Revue Belge de Philologie et d'Histoire, 17, 1938, Bruselas, pág. 878; MALUQUER DE MOTES, op. cit. nota 4, pág. 135, nº 31.
- KNAPP, op. cit. en nota 2, pág. 10, nº 1; AE, 1982, nº 596; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, pág. 175, nº 99.
- 19. BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 4, pág. 112, n°13; MALUQUER DE MOTES, op. cit. nota 4, pág. 135, n° 37; SALAS, J.—REDONDO, J. A.—SANCHEZ ABAL, «Un sincretismo religioso en la Península Ibérica, Júpiter Solutorio Eaeco» en Norba, 4, 1983, Cáceres, n° 6; FERNÁNDEZ FUSTER, L, «Eaecus. Aportación al estudio de las religiones primitivas hispánicas», en Archivo Español de Arqueología, 28, 1955, Madrid, (noticiario), pág. 321; CRESPO ORTIZ DE ZARATE, S., «Iuppiter Solutorio Eaeco, un falso sincretismo religioso hispano—romano» en Studia Zamorensia, 7, 1986, Zamora, págs. 348s.

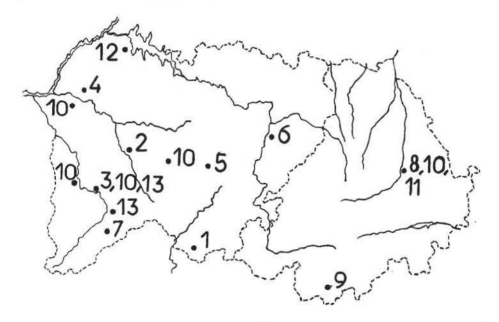
Victoria aparece en dos exvotos. Uno, procedente de Ciudad Rodrigo, es obra de un legionario, *Lucius Marcius...*, del que es imposible establecer el cuerpo de tropa en que sirvió dado el mal estado de la inscripción<sup>20</sup>. La otra dedicación a Victoria, procedente de Zamarra, es obra de un individuo autóctono, *Boutius Ambati*<sup>21</sup>.

Otras dos divinidades se documentan sólo una vez. De Ávila procede un exvoto consagrado a las Ninfas, que rinde, así, culto a las divinidades de una fuente o corriente de agua de ámbito local a las que el nombre romano define perfectamente, según parece deducir el dedicante, un individuo indígena del que no conservamos el nombre completo<sup>22</sup>. Abundan ejemplos de casos similares: además del de las Aquae Eleteses de Retortillo ya considerado, tenemos los de Ninfas de Baños de Montemayor (algunas con el epíteto Caperenses, otras sin él)<sup>23</sup>, el de la Salus Bidiensis de Montánchez<sup>24</sup>, etc.

Otro exvoto está dedicado a Silvano, permanece inédito y se conserva en el Museo de Salamanca. Esta divinidad se ha vinculado tradicionalmente a las clases populares, especialmente a serui y liberti<sup>25</sup>. En Hispania parece que esta tendencia se mantuvo aunque sin carácter exclusivo (hay dedicantes indígenas); el Silvanus hispano parece ser fundamentalmente un dios doméstico cuyo culto debió de desarrollarse merced a la política de los Antoninos en favor de un dios itálico, esencialmente venerado de forma privada y no incluido en el Caledario litúrgico romano<sup>26</sup>. El exvoto salmantino es obra de Fuscus, individuo perteneciente a los círculos populares, que presenta por todo nombre un cognomen frecuente entre libertos y esclavos<sup>27</sup>.

Así pues, el dominio del panteón indígena en lo que podríamos denominar el «ambiente religioso» de nuestra circunscripción es evidente. Las divinidades autóc-

- 20. CIL, II, nº 864; MALUQUER DE MOTES, op. cit. nota 4, pág. 135, nº 27.
- 21. MALUQUER DE MOTES, op. cit. nota 4, pág. 137, nº 85 bis.
- KNAPP, op. cit. nota 2, págs. 10s., nº 2; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, pág. 175, nº 98; AE, 1982, nº 595.
- Cf. ROLDÁN HERVÁS, J. M., «Las lápidas votivas de Baños de Montemayor» en Zephyrus, 16, 1965, Salamanca, págs. 14–30.
- MELIDA, J. R., Catálogo Monumental de España. Cáceres, Madrid, 1925, pág. 183, nº 432; EE, 9, nº 99.
- 25. Cf. BÖMER, F., Untersuchungen über die Religion der Sklaven im Griechenland und Rom, I-IV, Wiesbaden, 1957–1962; SCHTAJERMAN, E. M., La morale et la religion des classes oprimées de l'Empire romain, Moscú, 1961. CATÓN, De Agr., 83, alude también al carácter popular de Silvano y del Marte agrario.
- 26. BEAUJEU, J., La religion romaine à l'apogée de l'Empire, l. La politique religieuse des Antonins (96–192), París, 1955, págs. 96 y 102. Sobre el culto a Silvano en Hispania véase: PASTOR MUÑOZ, M., «El culto al Dios Silvano en Hispania ¿Innovación o sincretismo?» en Memorias de Historia Antigua, 5, 1981, Oviedo, págs. 103–114; MONTERO, S., «Los libertos y el culto a Silvano en Hispania» en Archivvo Español de Arqueología, 58, 1985, Madrid, págs. 99–106; RODRÍGUEZ CORTÉS, op. cit. en nota 1, 1991, págs. 89-93.
  - 27. KAJANTO, I., The Latin Cognomina, Helsinki, 1965, págs. 138 y 238.



Mapa: 1. ACPULSOIUS: Lagunilla. 2. AQUAE ELETESES: Balneario de Retortillo. 3. CANTUNAECUS: Ciudad Rodrígo. 4. CELIBORCA: Villasbuenas. 5. ILURBEDA: Segoyuela de los Cornejos. 6. NABIAE?: Alba de Tormes. 7. TOGA: Martiago. 8. TOGOTUS: Ávila. 9. VAELICUS: Candeleda (13 testimonios). 10. JUPITER: Ciudad Rodrigo, Bermellar, Ávila (Deus Maximus Iupiter), Gallegos de Argañán (Solutorio), Boadilla (IOM augustus). 11. NINFAS: Ávila. 12. SILVANO: Almendra. 13. VICTORIA: Ciudad Rodrigo, Zamarra.

tonas duplican en número de dedicaciones a las romanas, cuyo carácter, además, está lejos, salvo excepciones, de representar con «pureza» sus advocaciones clásicas, como veremos más adelante.

# II. LOS NOMBRES DE LAS PERSONAS (Gráficos 3, 4, y 5).

En 24 de los 31 exvotos considerados conocemos el dedicante, en los 7 restantes el nombre de éste no fue consignado o, lo que es más habitual, se ha perdido.

Teniendo en cuenta que uno de los exvotos contiene dos nombres de persona relacionados con el acto de la dedicación, el total de nombres de dedicantes es 25. De estos, llevan onomástica latina 11 individuos, 11 también llevan onomástica indígena y los 3 restantes onomástica mixta.

En 9 ocasiones tenemos, además, la filiación. Ello nos da a conocer al menos 9 nombres de persona más, con lo cual el total de individuos cuya mención nos ha llegado asciende a 34. En 7 casos la filiación es indígena y en 2 latina. Así el total de individuos con onomástica latina, considerando todos los nombres de persona conocidos, asciende a 13, mientras que los de onomástica indígena suman 18.

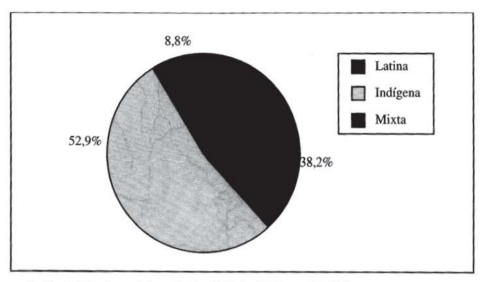


Gráfico 3. Tipos de onomástica en la epigrafía latina (dedicantes+filiación).

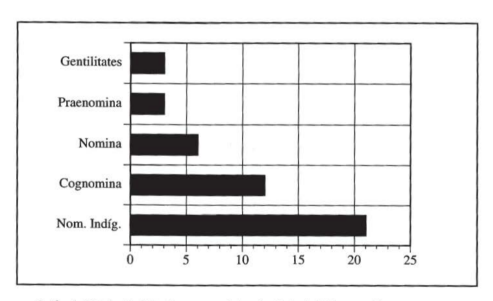


Gráfico 4. Distribución de los elementos onomásticos de todos los individuos conocidos.

Si tenemos en cuenta, por otro lado, los elementos que componen los nombres de persona que conocemos, podemos concluir que el número total de elementos onomásticos es de 45, distribuidos de la siguiente manera: 3 praenomina, 6 nomina, 12 cognomina (2 son filiación), 21 nombres indígenas (7 son filiación) y, además, 3 gentilidades.

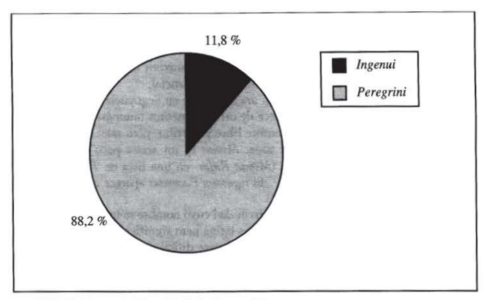


Gráfico 5. Estatutos jurídicos de los individuos conocidos

Veamos que tipos de onomástica presentan estos individuos:

#### a) Onomástica romana:

Silo Corai filius dedica un ara a Cantunaecus en Ciudad Rodrigo<sup>28</sup>. Silo es un cognomen latino bien documentado en la Península<sup>29</sup>. Coraius, el nombre del padre, es todavía indígena. Abundan ejemplos, también en nuestro corpus, de individuos de ascendencia indígena que toman un cognomen latino. Se puede entender esto como indicio de la lógica adopción de elementos onomásticos romanos por parte de individuos autóctonos, pero al hacerlo ni se suelen tener en cuenta los esquemas onomásticos elementales de los romanos, ni tal adopción parece suponer, a nuestro entender, un significativo avance en la asimilación de elementos culturales latinos; en este caso, Silo sigue venerando a una divinidad indígena.

Entre éste y Aper Silonis filius, quien dedica un ara a Júpiter en la misma localidad<sup>30</sup>, hay una clara relación onomástica y acaso de parentesco. En este caso, los elementos onomásticos son romanos pero el modo de articularlos no lo es. Aper es un cognomen como lo es el nombre del padre, quizá el que veneraba a Cantunaecus.

<sup>28.</sup> Referencias bibliográficas en la nota 12.

KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 237; RODRÍGUEZ HERNÁNDEZ, J., «Dos nuevas aras en Coria a dos divinidades gemelas» en Zephyrus, 17, 1966, Salamanca, pág. 127, recoge en un mapa los hallazgos del antropónimo en la Península.

<sup>30.</sup> Referencias bibliográficas en la nota 17.

Pero, ¿qué significado cabe atribuir a tal comportamiento? ¿al adoptar nombres romanos se están realmente sobrepasando de un modo significativo los elementos culturales propios de un ambiente indígena? Parece, más bien, que tales comportamiento son manifestaciones externas que pueden convivir bien con los elementos culturales autóctonos sin modificarlos de modo sustancial.

Quintus Mineus Facundus dedica un ara a Ilurbeda en Segoyuela de los Cornejos (Salamanca)<sup>31</sup>. Lleva tria nomina, carece de otros elementos onomásticos característicos como su filiación propia de hombre libre y la tribu, pero tales omisiones son habituales en la onomástica de la zona. Mineus es un nomen poco frecuente, en Hispania se documenta en Tarraco (Mineus Rufus en una lista de Tituli magistrarum) y Córdoba (Q. Mineus Atticus)<sup>32</sup>. El cognomen Facundus aparece con preferencia en individuos libres de ambos sexos<sup>33</sup>.

Lucius Proculus dedica un ara a una divinidad cuyo nombre se ha perdido en Alba de Tormes (Salamanca)<sup>34</sup>. Su onomástica es latina pero significativamente carece de nomen. En todo caso el mal estado del soporte hace difícil ser más precisos.

Valerius Maternus dedica un exvoto a Togotus en Ávila<sup>35</sup>. Carece de prenomen, y su cognomen, Maternus, es habitual entre libertos y esclavos. Valerius es un nomen aunque se ha documentado también como cognomen (CIL XIII, 1861)<sup>36</sup>.

Sentia es la dedicante de un ara a Vaelicus en Postoboloso (Candeleda, Ávila)<sup>37</sup>. Las mujeres se denominan en la epigrafía imperial con un nomen y un cognomen que en este caso no aparece. Por otro lado, los exvotos del santuario de Vaelicus en Candeleda revelan generalmente un ambiente indígena muy acusado, tanto en los carácteres externos de las inscripciones como en la onomástica de sus fieles.

Celer, es el cognomen que resta del nombre del dedicante de un ara hallada también en Candeleda, junto con las tres últimas letras de un posible nomen (...ius)<sup>38</sup>. Es fácil que este fuese también un exvoto a Vaelicus ya que fue hallado en las proximidades de su santuario. Por otro lado, la inscripción sólo conserva la parte inferior y hay lugar para los tria nomina del dedicante. No obstante, creemos posible que este no fuese el caso, recordemos lo marcadamente indígena que es el ambiente epigráfico del santuario de Vaelicus, al que aludíamos con anterioridad, y que el cognomen Celer se ha documentado en Hispania en individuos que carecen claramente de tria nomina (cf. Índices del CIL II), y aunque también hay notables ejem-

- 31. Referencias bibliográficas en la nota 11.
- 32. CIL II, nº 4148 y nº 5532, respectivamente.
- 33. KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 251.
- HE, 1, 1989, nº 520; MELENA, J. L., «Un ara votiva en el Gaitán» en Veleia, n.s., 1, 1984,
  Vitoria, págs. 256s., nº 19.
  - 35. Referencias bibliográficas en la nota 7.
  - 36. KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 165
- 37. KNAPP, op. cit. en nota 2, pags. 90s., nº 101; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, nº 6; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, pág. 165, nº 84.
- 38. Knapp, op. cit. en nota 2, págs. 93s., nº 106; Fernández Gómez, op. cit. en nota 13, 1973, nº 14; Rodríguez Almeida, op. cit. en nota 7, pág. 165s., nº 86.

plos de lo contrario, como es el caso de *L. Aufidius Celer flamen designatus* en Tarraco y *sacerdos* en la controvertida inscripción en Poza de la Sal<sup>39</sup>, hemos de reconoder que el contexto en que se documentan estos últimos casos poca relación tienen con el santuario de Postoloboso.

Vitulus Arreini filius dedica un exvoto a Júpiter Solutorio<sup>40</sup>, advocación del dios romano venerada, como revelan los exvotos, sobre todo al sur del conventus. Vitulus es un cognomen latino presente en toda clase de individuos. El nombre del padre es indígena y coincide en estructura y distribución con otros nombres indígenas de semejante radical<sup>41</sup>.

Fuscinus ofrece un ara a Júpiter en Ávila que cumple por él un tal Alpaba<sup>42</sup>. Este es un cognomen latino presente en la onomástica de los individuos de los estatutos más diversos aunque, como Fuscus, tiende a aparecer en especial en la denominación de libertos y esclavos<sup>43</sup>.

Fuscus ofrece un exvoto, conservado en el Museo de Salamanca y todavía inédito, a Silvano. La relación de esta divinidad con los círculos más bajos y populares de la sociedad hispanorromana ya ha sido mencionada con anterioridad y Fuscus corrobora tal afirmación por más que omita su estatuto jurídico<sup>44</sup>.

Lucius Marcius ... dedica un ara a Victoria en Ciudad Rodrigo<sup>45</sup>. La inscripción está muy deteriorada y en las lagunas que siguen al nomen habría de especificarse el cognomen de este individuo así como otras referencias en las que expresaba, como legionario, el cuerpo de tropa en el que sirvió y de las que sólo restan ciertos numerales. No hay duda de la existencia de sus tria nomina, incluso parece que quiso hacer constar su tribu, en la línea 2 se lee quizá Gal(eria). Es éste uno de los pocos testimonios en que la religión romana parece mantenerse al margen de lo indígena; el exvoto del legionario L. Marcius ... expresa bien el sentido de un culto romano que alcanzó importante desarrollo en especial bajo el gobierno de Trajano y Marco Aurelio<sup>46</sup>.

Merece ser destacado, además, que ningún individuo con nombre latino lleva filiación latina, mientras que hay dos casos de filiacion indígena en individuos con

- 39. CIL II, nº 4196 y nº 742, respectivamente. Sobre la de Poza de la Sal (Burgos), cf. ABASOLO, J. A.—Albertos, M. L. «Acerca de unas inscripciones en Poza de la Sal» en Boletín Seminario de Arte y Arqueologia, 42, 1976, Valladolid, pág. 394.
  - 40. Referencias bibliográficas en la nota 19.
- 41. Sobre Vitulus: KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 329. Sobre Arreinus: PALOMAR LAPESA, M. Onomástica personal prelatina de la antigua Lusitania, Salamanca, 1957, pág. 42; UNTERMANN, J. Elementos para un Atlas antroponímico de la Península Ibérica, Madrid, 1965, págs. 60s. y Albertos, M. L. «Onomastique personelle indígene de la Peninsule Iberique sous la domination romaine» en Aufstieg und Niedergang der Römische Welt, Band, II. 29. 2, Berlín, 1983, págs. 870s.
  - 42. Referencias bibliográficas en la nota 18.
  - 43. KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 228.
  - 44. KAJANTO, op. cit. en nota 27, págs. 138 y 238.
  - 45. Referencias bibliográficas en la nota 20.
  - 46. BEAUJEU, op. cit. en nota 26, págs. 51 y 350.

nombre latino (Silo Corai filius y Vitulus Arreini filius), y que en las dos únicas ocasiones en que se documenta filiación latina, acompaña a individuos de nombre claramente indígena (Ontius Primi filius y Aper Silonis filius).

# b) Onomástica indígena:

Eaccus Albini filius, dedica un ara a las aguas del río Yeltes, Aquae Eleteses, en Retortillo<sup>47</sup>. Su nombre no aparece en los tratados de onomástica, su filiación es, en cambio, bastante común entre los indígenas lusitanos sea en esta forma o en otras derivadas de la misma raíz Alb— 48.

Camalus Saelci filius, ofrece un ara a Toga en Martiago<sup>49</sup>. La raíz de Camalus es frecuente en nombres y topónimos célticos, coincide con el de un caudillo maúrico y es resentante típico del repertorio onomástico luso—galaico<sup>50</sup>. El nombre del padre no aparece fuera de Lusitania y se emparenta lingüísticamente con las formas Sailcius, Sailgius y con el gentilicio Sailcieicon, documentado en Yecla de Yeltes<sup>51</sup>.

Ebureinius Curundi filius Caraeciqum, es el dedicante de un exvoto a Vaelicus en Postoloboso<sup>52</sup> y un buen ejemplo del tipo de individuos que aparecen relacionados con este culto. Su onomástica es plenamente indígena<sup>53</sup> e incluye la gentilidad, rasgo onomástico característico de los exvotos dedicados a Vaelicus en su santuario, tenemos, al menos, dos ejemplos más.

Atta Bouti filia Menetquiqum<sup>54</sup>, la estructura y distribución de su nombre prueban su origen celta. Su filiación es un antropónimo extendido en la zona oriental de Lusitania, especialmente en Salamanca y Cáceres<sup>55</sup>.

Culantius Pintolancum<sup>56</sup>, su nombre se ha leído, erróneamente según Knapp, como C. Ulantius. La onomástica indígena es con mucho la más habitual entre los fieles del dios Vaelicus y en los casos en que, como este, se menciona la gentilidad nunca aparece onomástica romana.

- 47. Referencias bibliográficas en la nota 4.
- 48. LAPESA, op. cit. en nota 41, pág. 28.
- 49. Referencias bibliográficas en la nota 9.
- LAPESA, σp. cit. en nota 41, págs. 57s. y 96; UNTERMANN, σp. cit. en nota 41, pág. 85s.;
  ALBERTOS, σp. cit. en nota 41, pág. 870.
  - 51. LAPESA, op. cit. en nota 41, pág. 95; ALBERTOS, op. cit. en nota 41, pág. 870.
- KNAPP, op. cit. en nota 2, págs. 97s., nº 109; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, págs. 167s., nº 1; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, págs. 157s., nº 75.
  - 53. Albertos, op. cit. en nota 41, pág. 871.
- KNAPP, op. cit. en nota 41, pág. 87, nº 97; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, nº 2; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, págs. 163s., nº 82.
- 55. Sobre Atta cf. LAPESA, op. cit. en nota 41, págs. 44s. y Albertos, op. cit. en nota 41, pág. 862. Sobre Boutius cf. LAPESA, op. cit. en nota 41, págs. 50s., UNTERMANN, op. cit. en nota 41, págs 72s. y Albertos, op. cit. en nota 41, págs. 870s.
- KNAPP, op. cit. en nota 41, pág. 87s., nº 98; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973,
  nº 3; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, pág. 159, nº 76.

Mirtuo, es otro de los dedicantes al dios Vaelicus. Es un nombre indígena, quizá en una línea, cuyas letras se has borrado, posterior al nombre del dedicante se pueda leer la gentilidad — E...q(um)— y no parte de la fórmula votiva: ex voto, difícil de admitir junto al votum solvit que cierra el ara, o ex visu ausente en los exvotos del santuario<sup>57</sup>.

Anna, forma parte también de los fieles que ofrecen exvotos a Vaelicus en Candeleda. Su nombre es común en áreas celtas sobre todo entre Vacceos y Carpetanos<sup>58</sup>.

Ontius Primi filius ofrece un ara a Acpulsoius en Lagunilla<sup>59</sup>. Su nombre, según Blázquez, es nuevo en la Península. Ontius es recogido por Lapesa sin añadir comentario alguno, lo que evidencia que es la primera y única vez que tal antropónimo indígena se documenta. El nombre del padre es un cognomen latino corriente en toda clase de individuos y relacionado primitivamente con la calidad de primogénito del individuo que los llevaba<sup>60</sup>.

Alpaba dedica un ara a Júpiter en Ávila prometida por Fuscinus<sup>61</sup>. Este nombre indígena se relaciona con aquellos otros que llevan la raíz Alb— (Albonius, Albinus, Albura, etc.), documentados con profusión en el noroeste hispánico y en Lusitania<sup>62</sup>, aunque la forma en que aparece es ejemplo único.

Mova...a es el dedicante de un ara a las Ninfas en Ávila<sup>63</sup>. El ara está bastante degradada y el nombre del dedicante, con seguridad indígena, no aparece completo.

Boutius Ambati es autor de un exvoto a Victoria en Zamarra<sup>64</sup>. Tanto el nombre como la filiación son antropónimos habituales en Lusitania. Boutius se documenta sobre todo en el oriente de la misma y es el único antropónimo que aparece dos veces en la epigrafía votiva de la zona, así se llama también el padre de Atta que dedica un exvoto a Vaelicus. Ambatus se extiende fuera de Lusitania hacia el nordeste, hasta constituir otra agrupación en las zonas anejas al Pirineo occidental. Como nombre de persona es prácticamente exclusivo de la Península en las formas Ambatus, Ambata y el gentilicio Ambatiq(um). Por otro lado, se tiene constancia, entre los galos, de la forma latina Ambactus como cognomen propio de libertos<sup>65</sup>.

- 57. FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, nº 5, lee ex voto; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, págs. 164s., nº 83, propone ex visu; KNAPP, op. cit. en nota 41, págs 89s, nº 100, no se pronuncia.
- 58. KNAPP, op. cit. en nota 41, pág. 86, nº 96; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, nº 8; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, pág. 163, nº 81. Sobre la onomástica cf. ALBERTOS, op. cit. en nota 41, pág. 862.
  - 59. Referencias bibliográficas en la nota 10.
- 60. Sobre Ontius cf. BLÁZQUEZ, op. cit. en nota 4, pág. 205 y LAPESA, op. cit. en nota 41, pág. 88. Sobre Primus cf. KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 291.
  - 61. Referencias bibliográficas en la nota 18.
- 62. Albertos, op. cit. en nota 41, págs. 867 y 870; Lapesa, op. cit. en nota 41, pág. 28; Untermann, op. cit. en nota 41, págs. 49s.; Knapp, op. cit. en nota 27, pág. 10.
  - 63. Referencias bibliográficas en la nota 22.
  - 64. Referencias bibliográficas en la nota 21.
- 65. Sobre Boutius cf. LAPESA, op. cit. en nota 41, págs. 50s.; UNTERMANN, op. cit. en nota 41, págs. 72s.; ALBERTOS, op. cit. en nota 41, págs. 870. Sobre Ambatus cf. LAPESA, op. cit. en nota 41, págs. 31s.; ALBERTOS, op. cit. en nota 41, págs. 867s. La forma Ambactus aparece documentada como cognomen en KAJANTO, op. cit. en nota 27, pág. 313.

### c) Onomástica mixta:

Baebius Reburrus ofrece en Villasbuenas un ara a Celiborca<sup>66</sup>. Baebius es un nomen latino. Los Baebii son abundantes por toda la Penísula, especialmente en la Bética, donde se documenta un importante número de libertos con este nomen lo que se ha entendido como indicio de la existencia de una familia influyente con este nomen en Gades<sup>67</sup>. En el conventus Emeritensis tambien hay testimonios en este sentido: en Talavera<sup>68</sup> aparece, como dedicante de un ara a Júpiter Solutorio, Baebius Crescens posiblemente un liberto, ya que su cognomen es habitual en esta clase de individuos. Reburrus, por su parte, es un nombre profusamente documentado en zonas celtas, sobre todo en Salamanca y las Beiras portuguesas dentro de Lusitania, y hacia el norte, en Zamora y Tras os Montes<sup>69</sup>.

Marcia Helene dedica un ara a Vaelicus en Candeleda<sup>70</sup>. Su nombre es, según Knapp, uno de los pocos ejemplos de onomástica latina en la provincia de Ávila. Lleva un nomen latino y un cognomen de origen griego, y de ahí su inclusión entre los individuos de onomástica mixta. No obstante, sabemos que en la época en que se fechan las aras de Postoloboso, siglos II–III, los cognomina griegos parecían ser ya algo habitual entre los ciudadanos del Imperio, y en este caso podemos observar que la dedicante de Vaelicus lleva, muy al contrario de los demás fieles del dios, onomástica según el modelo latino para las mujeres (nomen y cognomen), y ello puede ser indicio de que se trata de un ciudadana. Su exvoto a esta divinidad indígena se explica como veneración privada a un dios local de carácter protector de amplio reconocimiento en el lugar como demuestran los testimonios epigráficos.

Egma Paterna dedica un exvoto a Júpiter en Bermellar<sup>71</sup>. Egma es un nombre indígena y Paterna un cognomen latino.

## III. CONCLUSIONES.

Las primeras cuestiones que surgen al abordar globalmente la religión en la zona norte del *conventus Emeritensis* a través de la epigrafía votiva, son aquellas relativas a los individuos que participan en el culto. ¿Quienes son y qué podemos saber de ellos a través de su onomástica? ¿qué podemos concluir sobre su estatuto jurídico?

Con toda evidencia hemos visto cómo el análisis dibuja un panorama onomástico y social fundamentalmente indígena y peregrino. Sólo Lucius Marcius, el legionario que

66. Referencias bibliográficas en la nota 6.

68. CIL II, nº 944.

71. Referencias bibliográficas en la nota 16.

<sup>67.</sup> CIL II, núms. 1733, 1736, 1743... Cf. CASTILLO, C., Prosopografía Baetica, Pamplona, 1965, págs. 386ss.

<sup>69.</sup> LAPESA, op. cit. en nota 41, pág. 94; UNTERMANN, op. cit. en nota 41, págs. 153s.; Albertos, op. cit. en nota 41, pág. 870.

<sup>70.</sup> KNAPP, op. cit. en nota 2, págs. 88s., nº 99; RODRÍGUEZ ALMEIDA, op. cit. en nota 7, págs. 159s., nº 77; FERNÁNDEZ GÓMEZ, op. cit. en nota 13, 1973, nº 4.

ofrece el ara a Victoria, podría tener estatuto de ciudadano; si no lo tiene en el momento de realizar el exvoto, lo tendrá cuando pase a convertirse en veterano. Quizá también lo tenga Marcia Helene, como decíamos, y Q. Mineus Facundus ya que su onomástica no se contradice con lo que es habitual entre los ingenui del occidente hispano. Cabría preguntarse por qué no lleva indicación de tribu o filiación como corresponde a individuos libres, pero tales datos están frecuentemente ausentes, al menos en el conventus Emeritensis, entre aquellos individuos que con total claridad ostentan tal estatuto.

Los demás dedicantes debemos incluirlos en el grupo de los *peregrini*, quizá con la excepción de *Celer* que pudiese ser un ciudadano cuyos *nomen y praenomen* se hubieran perdido ya que de su inscripción resta solamente la parte inferior. No hay referencias a la condición de *liberti* o *servi* cuando es habitual que ésta se haga constar, por ello y pese a que por su onomástica alguno de estos individuos pudiesen ser *libertus* (al menos *Fuscus* que dedica un ara a Silvano) no podemos afirmar que tales estatutos jurídicos estén documentados en la epigrafía votiva de la zona.

Si consideramos las divinidades que son objeto de culto estaremos corroborando lo dicho anteriormente. En el terreno religioso hay un claro predominio de la religión indígena y, en los casos en que encontramos dedicatorias a divinidades romanas, éstas son o a divinidades de muy fácil asimilación a los cultos y ritos indígenas (Ninfas, por ejemplo), o se presentan de forma que podemos sospechar que bajo un nombre romano se esconde la fisonomía de una divinidad indígena (Júpiter, y acaso Victoria, por ejemplo). En el caso de Júpiter todos sus dedicantes conocidos en la zona tienen onomástica indígena. El análisis de dicha onomástica muestra además que se trata de deditici o peregrini, es decir, de individuos de comunidades sometidas a Roma, pero a las que Roma dejó sus costumbres y organización propias. Hay un caso específico que ilustra bien lo que decimos. El culto a IOM atestiguado en un ara de Salamanca, es específicamente el culto al Júpiter del Capitolio realizado por el Flamen Dialis. En el contexto formalista de la religión romana estas características no admiten variación. Sabemos, pues, que la dedicatoria de Salamanca se hizo en un ámbito que no era el propio del culto capitolino. La advocación de Júpiter Optimo Máximo muestra aquí, por consiguiente, una asimilación a creencias indígenas, probablemente referentes a un dios uránico y supremo con el que de una manera vaga se identificaría Júpiter, de lo que es muestra también la dedicatoria a Deus Maximus de Ávila72. Siguiendo con esto, valgan como

<sup>72.</sup> Que en esta zona se encargue la inscripción de un exvoto sobre granito a Júpiter Optimo Maximo no quiere decir que esta advocación de Júpiter represente al dios supremo del Estado que recibió culto oficial con exclusividad en los *Capitolia*, un contexto arqueológico, por otro lado, absolutamente extraño en esta zona; incluso, se ha cuestionado su existencia en algunos de aquellos centros urbanos provincales donde un templo de este tipo habría, en buena lógica, de formar parte inexcusable del entramado urbano, las colonias. Cf. BARTON, I. M. «Capitoline temples in Italy and the Provinces (specially Africa)», *Aufstieg und Niedergang der Römische Welt*, Band II.12.2, 1982, Berlín, págs. 259–342. Para la Península cf. BENDALA GALÁN, M. «Capitolia Hispaniarum» en *Anas*, 2–3, 1989–1990, Mérida, págs. 11–36.

ejemplo las dos dedicaciones a Victoria que hemos visto que representan, a nuestro entender, realidades diferentes: la ofrecida por el militar L. Marcius es quizá el único ejemplo de culto a una divinidad romana en sentido estricto en la zona, ya que tiene sentido en un individuo de condición militar y puede hacer referencia a la Victoria romana presente en la propaganda oficial de época de los Antoninos<sup>73</sup>. Aunque no podamos datar la inscripción con exactitud, las fechas absolutas dadas al comienzo para la epigrafía de la zona (siglos II y III) no contradicen esta posibilidad. Diferente significado, sin embargo, ha de intuirse en la dedicación a Victoria obra de Boutius Ambati, cuyo sentido, estrictamente personal y «viciado» por la mentalidad religiosa indígena, no ha de ser muy diferente al que se esconde detrás de aquellas otras dedicaciones a Júpiter (sea con el epíteto Solutorio sea sin él) o a las Ninfas, llevadas a cabo por individuos autóctonos, peregrinos y que habrían de tener un muy escaso conocimiento de la religión romana dado su aislamiento y la marginalidad de su condición jurídica, y a los que, en última instancia, ciertos nombres de divinidades romanas eran útiles a la hora de expresar su religiosidad tal como lo eran las fórmulas estereotipadas de consagración que exigía la epigrafía votiva.

De este modo, observamos como todos los elementos nos llevan a concluir que estamos ante un ambiente social y religioso profundamente indígena. La romanización jurídica es prácticamente nula. Los individuos portan nombres autóctonos y sólo en contadas ocasiones adoptan nombres latinos — cognomina casi siempre— sin que ello sea indicio de la alteración de sus estatutos jurídicos. Estos individuos parecen vivir, pues, al margen de la influencia del Estado romano y de unas estructuras administrativas que se revelan poco traumáticas para el modo de vida tradicional de los habitantes de la zona norte del conventus Emeritensis.

Salamanca, marzo de 1994

<sup>73.</sup> Destaca su difusión sobre todo durante el gobierno de Trajano, como muestran las emisiones monetales de entre los años 99 y 102, y el de Marco Aurelio, como divinidad protectora del Imperio y de Roma, en la advocación Victoria Augusti. Cf. BEAUJEU, op. cit. en nota 26, págs. 51s y 350.